
Лянь Ицэнь

Аннотация
В статье прослеживается траектория «путешествия» философских универсалий, объединяющих культуры Востока 
и Запада, которые модулируют из культуры в культуру, обогащаясь реалиями новых исторических периодов, наци-
ональных традиций и художественных стилей. Подобное произошло с пьесой Дж. Кейджа «4’33”», написанной под 
влиянием дзен-буддизма и отражающей важнейшие понятия даосизма, которая в свою очередь произвела «зеркальный 
эффект», вдохновив современного композитора В. Кухта на создание пьесы для флейты соло «Ушу». Произведения ис-
следуются в статье посредством метода сопоставительного анализа. Философия даосизма, служащая парадигмальной 
основой восточного искусства, оставила глубокий след в современной западной музыке и ныне предстаёт органичной 
образно-смысловой и композиционной её составляющей.

Ключевые слова: даосизм, тайцзи, Джон Кейдж, «4’33”», Валерия Кухта, «Ушу», Восток, Запад

Даосизм в музыке Запада: анализ пьес 
«4’33”» Дж. Кейджа и «Ушу» В. Кухта
в контексте сравнительного
музыкознания

Статья поступила: 19.02.2025

Московский государственный университет (Россия, Москва), преподаватель, кандидат искусствоведения, 
214643345@qq.com

Для цитирования: Лянь Ицэнь.  Даосизм в музыке Запада: анализ пьес «4’33”» Дж. Кейджа и «Ушу» В. Кухта в контек-
сте сравнительного музыкознания // Музыка. Искусство, наука, практика: Научный журнал Казанской гос. консервато-
рии им. Н. Г. Жиганова. 2025. № 4(52). С. 108–114. DOI: 10.48201/22263330_2025_52_108

Научная статья
УДК  78.072.2:785
DOI: 10.48201/22263330_2025_52_108

Музыка. Искусство, наука, практика      Music. Art, research, practic  № 4(52) 2025  

Lian Yicen

Taoism in  Modern Music of the West: an Analysis 
of the Plays “4’33”” and “Wushu” in the Context of 
Comparative Musicology

Moscow State University (Russia, Moscow), Lecturer, PhD in Art History, 214643345@qq.com

Принята к публикации: 11.05.2025

Summary
The article traces the trajectory of the “journey” of philosophical universals that unite the cultures of East and West, which 
modulate from culture to culture, enriched by the realities of new historical periods, national traditions and artistic styles. 
A similar thing happened with J. Cage’s play “4’33””, written under the influence of Zen Buddhism and reflecting the most 
important concepts of Taoism, which in turn produced a “mirror effect”, inspiring the modern composer V. Kuhta to create 
a piece for the solo flute “Wushu”. th works are studied in the article by method of comparative analysis. The philosophy of 
Taoism, which serves as the paradigm basis of oriental art, left a deep mark in modern Western music and now appears as an 
organic imaginative-semantic and compositional component.

Keywords: Taoism, Tai Chi, John Cage, “4’33””, Valeria Kuhta, “Wushu”,  East, West



аосизм — древнее китайское учение, ре-
лигиозно-философские идеи которого 
составляют основу традиционной куль-

туры этой страны. Фундаментальное понятие 
даосизма, «дао» («путь» или «закон»), рассма-
тривается как непосредственный источник 
всего сущего и всех процессов, происходящих 
в мире. Развитие природы представляется не-
прерывно развивающейся последовательно-
стью тесно связанных друг с другом событий 
[См.: 6. С. 26]. Даосизм призывает к гармонии 
с природой, неотъемлемой частью которой яв-
ляется человек: он должен жить в согласии с 
«дао», не пытаясь изменить его, а следовать 
«пути» или «закону» подобно тому, как течёт 
вода в реке. 

Также даосизм воспитывает уважение ко 
всем формам жизни в мире и приятие всего 
происходящего как блага, не разделяя его на 
«хорошее» и «плохое». Всё вокруг существует 
в согласии с «дао», и каждое явление имеет 
свою ценность и свое место [См.: 8. С. 154].

Важным понятием в даосизме, как и тра-
диционной китайской философии в целом, 
является «тайцзи» (кит. «Великий предел») — 
предельное состояние бытия. Оно означает 
взаимосвязь и баланс противоположностей, 
таких как инь и ян, что представляется клю-
чевой идеей даосизма. Тайцзи имеет графи-
ческий символ — круг из чёрной и белой 
половинок, переходящих одна в другую, сим-
волизирующий состояние абсолютной гармо-
нии и единства всех вещей (см. ил. 1). Тайцзи 
отражает принципы непреднамеренности и 
следования пути, составляющие основу даос-
ской философии [См.: 6].

Согласно даосизму, мир претерпевает не-
прерывные изменения из-за взаимодействия 
противоположных сил, которые изображают-
ся в виде двух, чёрного и белого, кругов, на-
ложенных друг на друга и образующих спи-
ральный узор. Чёрный круг внутри белого 
символизирует инь, белый внутри чёрного — 
ян. Они взаимодействуют друг с другом, обу-
словливая движение и изменение Вселенной 
[См.: 7].

Д

Ил. 1. Диаграмма тайцзи, или Великого предела, 
являющаяся одним из самых знаковых символов 
даосизма, древней китайской философии и религии

Таким образом, тайцзи олицетворяет со-
бой фундаментальные идеи даосской филосо-
фии, включая баланс и гармонию, взаимодей-
ствие противоположностей и следование пути, 
играя важную роль в культуре Китая и ока-
зывая влияние на различные аспекты жизни 
народа, включая медицину, искусство, архи-
тектуру и духовную практику. Гармония, со-
гласно даосизму, достигается благодаря «„не-
деянию“ и „единению с природой“» [8. С. 63].

Диаграмма тайцзи иллюстрирует также 
принципы взаимодействия и взаимозависи-
мости фундаментальных начал мироздания: 
две «рыбы» инь и ян обхватывают друг дру-
га, превращаясь одно в другое, а их хвосты 
соединены, образуя замкнутый круг, сим-
волизирующий непрерывный жизненный 
цикл в философии даоизма, согласно кото-
рой инь и ян, смешиваясь, порождают всё 
сущее [См.: 7]. Этот процесс непрерывного 
превращения двух начал друг в друга соот-
ветствует даосским представлениям о беско-
нечности жизненного цикла и безостановоч-
ности перемен, происходящих в мире. Инь и 
ян выражают идею фундаментальности двух 
противоположных сил Вселенной, которые 
обеспечивают её динамическое развитие и 
вместе с тем равновесие.

Если контрастные цвета подчёркивают 
противоположность инь и ян, то одинако-
вая площадь фигур означает их единство и 
равенство, взаимообусловленность и вза-

Лянь Ицэнь. Даосизм в музыке Запада: анализ пьес «4’33”» Дж. Кейджа
и «Ушу» В. Кухта в контексте сравнительного музыкознания

109



имодополнимость. Превращение двух начал 
друг в друга трактуется в даосизме как при-
чина непрерывных изменений и движения во 
Вселенной, взаимосвязь всех вещей [См.: 8]. 
Кроме того, инь и ян в диаграмме тайцзи пре-
вращаются в свои противоположности в соот-
ветствии с даосским представлением о том, что 
вещи, достигнув определённого состояния или 
уровня развития, неизбежно превращаются в 
нечто противоположное по закону неизменно-
сти Вселенной.

В даосизме диаграмма тайцзи используется 
в качестве инструмента для практики духовно-
го совершенствования, постижения принципа 
превращения инь в ян и их взаимодействия во 
Вселенной как первопричины физических и ду-
ховных изменений в мире и человеке [См.: 10].

В даосской космологии используется ещё 
один символ: восемь триграмм, или багуа — этап 
исходного космогенеза в даосской космологии и 
фундаментальный принцип бытия в китайской 
философии. Триграмма как один из видов гуа 
состоит из трёх линий яо, сплошных или преры-
вистых. Все возможные комбинации трёх линий 
образуют восемь триграмм, которые связаны с 
категориями китайской философии [См.: 3].

В китайской академической музыке и сим-
волика тайцзи, и схема багуа, и философские 
принципы даосизма в целом находили отраже-
ние на разных уровнях композиции:

1) в музыкальной структуре: багуа стано-
вится основой для построения формы произ-
ведения, в котором каждой триграмме соответ-
ствует часть или раздел композиции [См.: 5];

2) в средствах выразительности: принцип 
взаимозависимости инь и ян применяется по 
отношению к динамике, тембру, штрихам, ре-
гистрам и т. д. (обычно инь представлен мягки-
ми, тихими звуками, ян — яркими и громкими) 
[См.: 4];

3) в музыкальном языке, элементы которого 
соотносятся по принципу взаимодействия про-
тивоположностей инь и ян, создавая рельеф-
ный мелодический или ритмический рисунок, 
символизирующий стремление двух начал к 
балансу [См.: 5];

4) в тематизме сочинения, который излага-
ется и развивается по принципу бесконечных 

изменений и трансформаций наподобие вари-
антно-варьированного проведения [См.: 2].

Следует заметить, что и западные компози-
торы по-разному претворяли религиозно-фи-
лософские принципы даосизма в музыке, как 
в образно-смысловом, так и стилевом, и струк-
турном планах. К таковым можно отнести 
Джона Кейджа, Софию Губайдулину. 

Даосская идея гармонии и связанная с ней 
категория пустоты ярко воплощается в экс-
периментальной композиции Джона Кейджа 
«4  минуты 33 секунды» (1952). В этой пьесе 
отсутствие звучания символизирует не просто 
пустоту и недеяние, а, напротив, достижение 
высшей гармонии с миром. 

Джон Кейдж в пьесе «4’33”» демонстриру-
ет своё понимание фундаментальных законов 
бытия, при этом приближаясь к даосизму и 
дзен-буддизму, которые как раз и объединяют 
принципы недеяния, непрерывной изменчи-
вости мира и пустоты. В даосизме «пустота» 
подразумевает наличие бесконечных возмож-
ностей для всего, что бы ни было, и передаёт 
недифференцированное состояние, из которого 
возникает всё сущее. В дзен-буддизме эта ка-
тегория трактуется как основа «текучести ве-
щей», переплетение бытия и небытия, граница 
между сознательным и бессознательным, пере-
ход от «Нечто» к «Ничто» и вместе с тем выс-
шая мудрость, истина, абсолют [См.: 9].

Кейдж был вдохновлён восточной филосо-
фией и религией дзен, досконально изучал тру-
ды японского мастера Дайсэцу Судзуки. Однако 
замысел пьесы обнаруживает глубокую связь и 
с даосской философией. «Беззвучие» «4’33”» 
не означает абсолютной тишины, а подразу-
мевает отсутствие намеренных звуков: всё, что 
слышится в течение указанного времени «ис-
полнения» пьесы, относится к естественным 
шумам окружающей среды, таким как шёпот, 
дыхание и шорохи слушателей, звуки уличного 
транспорта за окном [См.: 9]. Кейдж заставляет 
слушателей погрузиться во внутренние пере-
живания.

В «Дао Дэ Цзин» Лао-цзы высказывается 
мысль о «великом звуке, который беззвучен», 
означающая то, что наиболее совершенная му-
зыка близка к тишине. Эта идея находит своё 

Музыка. Искусство, наука, практика / № 4(52) 2025
Музыка и философия

110



Лянь Ицэнь. Даосизм в музыке Запада: анализ пьес «4’33”» Дж. Кейджа
и «Ушу» В. Кухта в контексте сравнительного музыкознания

111

отражение в пьесе Кейджа. Согласно даосизму, 
всё в мире подчиняется дао, значит каждое яв-
ление или событие имеет свой смысл. Это же 
Кейдж выражает в своём произведении: каж-
дый звук или шум достоин внимания и ценен.

В своей пьесе Кейдж расширил границы 
выразительности музыки, заставив слушателей 
оценить красоту шумов окружающей среды и 
таким образом подняв вызвавший вскоре горя-
чую творческую дискуссию вопрос о сущности 
искусства и пределах его возможностей. Автор 
раздвинул традиционные рамки музыкального 
произведения, вдохновив композиторов ХХ–
XXI веков на создание «силентий» с разным 
идейно-образным содержанием (Э. Денисов, 
С. Губайдулина, Р. Леденёв, В. Екимовский, 
И. Кляйн, Д. Лэнг). 

Так, глубокая связь сочинения с филосо-
фией даосизма, выраженной, однако, по-ино-
му, обнаруживается в пьесе «Ушу» (2017) для 
флейты соло петербургского композитора Ва-
лерии Кухта1.

Если в «4’33”» Кейджа воплощается да-
осская концепция «пустоты», допускающей 
бесконечные возможности для всего, что бы 
ни было, и «непостоянства» непрерывно ме-
няющейся и движущейся Вселенной и всего 
существующего (появление шумов окружа-
ющей среды в этой пьесе как раз случайно и 
непредсказуемо, и потому каждое исполнение 
уникально), то в пьесе «Ушу» В. Кухта ощу-
щается стремление к достижению внутреннего 
покоя и равновесия, что соответствует ключе-
вой для философии даосизма идее недеяния, 
тишины и гармонии.

Пьеса состоит из двух частей. В первой 
части, или «действе», под названием «Чань» 
(«Медитация»), автор использует шумы возду-

ха при вдохе и выдохе, помимо стука клапанов 
при игре на флейте и других звуков. Компози-
тор стремится ввести слушателей в состояние 
медитации и создать ощущение равновесия, ко-
торое в даосизме является одним из ключевых 
для достижения единения с миром. Важней-
шей составляющей медитации является ровное 
и спокойное дыхание, которое имитирует шум 
вдохов и выдохов исполнителя. Мультифоники 
и «свистящие звуки» развивают идею дыхания 
во время медитации, когда оно становится бо-
лее глубоким и полным, а значит тяжёлым и 
«шумным» (см. пример 1).

Вторая часть, или «действо», «Дуйлянь» 
(«Постановочный бой»), также обнаруживает 
глубокую связь с даосизмом. Название озна-
чает «сражение», или «борьбу» исполнителя 
с самим собой, что перекликается с даосской 
идеей о внутренней борьбе как способе духов-
ного самосовершенствования.

Последование частей в произведении отра-
жает практику восточных боевых искусств, где 
«медитация» служит настройкой и подготовкой 
к сражению. В первой части исполнитель соби-
рается с силами, наполняется внутренней энер-
гией перед поединком. Ускорение темпа дыха-
ния в конце части означает переход в состояние 
боевой готовности перед встречей с вообража-
емым противником, пробуждение тела и ума 
(части исполняются attaca). 

«Дуйлянь» отличается красотой и отточен-
ностью движений музыканта, скорее играюще-
го спектакль или исполняющего хореографи-
ческий номер. Эффектное и темпераментное 
действо сопровождается выкриками флейтиста 
и зрелищными жестами. Образ постановочно-
го боя композитор воссоздаёт в пьесе исклю-
чительно средствами музыки. «Прыгающие» 

Пьеса «Ушу» для флейты соло В. Кухта (I часть)1



ритмомелодические фигуры, разнообразные 
техники игры, штрихи и приёмы передают дви-
жения во время боя (см. пример 2).

Результатом поединка является победа од-
ного из участников. В пьесе В. Кухта нет ре-
ального противника: исполнитель «сражает-
ся» со своим инструментом. Финальный жест 
«обезглавливания» флейты (отделения головки 
инструмента от основной части) символизиру-
ет то, что исполнитель одержал победу. Флейта 
трактуется автором как самурайский меч, кото-
рый обнажается в конце пьесы (см. пример 3).

Вслед за Кейджем, воплотившим в своей пье-
се тишины идею индивидуализации музыкаль- 
ного творчества, как композиторского, так и 
исполнительского, а также принципиальной 
множественности интерпретаций произведе-
ния в духе постмодернизма, Кухта создаёт две 
авторские версии «Ушу», имеющие заметные 
различия в нотном тексте. Инициатором ус-
ложнения партитуры сочинения был флейтист 
Иван Бушуев, который по-разному исполнял 
обе версии пьесы, предпочитая вторую, более 
сложную по технике игры и приёмам. Другие 
музыканты тоже по-своему интерпретировали 
пьесу Кухта. Для автора же принципиальным 

Пьеса «Ушу» для флейты соло В. Кухта (II часть)2

Пьеса «Ушу» для флейты соло В. Кухта (конец II части)3

остаётся динамика игры и высокий уровень 
энергетики в «Дуйлянь», позволяющие каждо-
му слушателю почувствовать себя участником 
этого музыкального боя и пережить «внутрен-
нюю борьбу» вместе с исполнителем. 

Обе пьесы ярко иллюстрируют принцип 
«индивидуального проекта», пришедшего на 
смену традиционным формам композиции в 
музыке второй половины XX века, когда ком-
позиторами сочиняется звуковой материал и 
вместе с ним радикально меняется и музыкаль-
ный язык, и форма. Этот термин в отечествен-
ное музыкознание ввёл Ю. Н. Холопов для 
характеристики опусов, не вписывающихся в 
классическую типологию музыкальных форм: 
«Для каждого произведения композитор сочи-
няет, вместе с материалом, свою особую форму, 
тем самым отказываясь от векового принципа 
типовой формы: вместо формы-типа теперь 
создаётся не тип, а индивидуальный проект 
(ИП) вещи» [11. С. 257]. 

Сравнительный анализ двух пьес помог 
проследить за маршрутом «путешествия» фи-
лософских универсалий, объединяющих куль-
туры Востока и Запада, которые, модулируя из 
культуры в культуру, обогащались реалиями 

Музыка. Искусство, наука, практика / № 4(52) 2025
Музыка и философия

112



Примечания

1	 Валерия Кухта (р. 1994) — выпускница компози-
торского отделения Санкт-Петербургской консер-
ватории им. Н. А. Римского-Корсакова, молодой 
петербургский композитор, член Союза компо-
зиторов России, лауреат Премии Правительства 
Санкт-Петербурга в области музыкального ис-
кусства им. А. П. Петрова, автор музыки в разных 
жанрах, среди которых ведущими стали хоровые 
сочинения для детей. Наиболее значимыми про-
изведениями Кухта являются «Зимние песни» для 
детского хора (2015), «Танго» для скрипки, баяна 
и ударных (2016), «Ушу» для флейты соло (2017), 
«Поток» для симфонического оркестра (2019), 
«Рождественский гимн» для смешанного хора 
на стихи А. Фета (2019), «Херувимская песнь» 
в версии для смешанного хора a cappella (2020), 
«Магма» для смешанного хора (2020), «Путь на 
Землю» — соната для звончатых гуслей и орга-
на (2020), «Озорные песенки» для детского хора 
(2020), «Возвращение солнца» — детская опера 
для детей-солистов, детского хора, фортепиано и 
ударных на стихи Светланы Левиной (2022), «В 
кольце блокады» и «Сон о блокаде» для детско-
го/женского хора на стихи В. Вьюшковой (2023), 
«Рождение сверхновой» для фортепиано (2023) и 
другие.

новых исторических периодов и художествен-
ных стилей. Сопоставление композиций также 
позволило обнаружить в музыкальном языке 
и форме нечто общее, исходя из особенностей 
строения произведений и функционирования 
ментальных моделей, то есть универсальных 
когнитивных стратегий, которым отдают пред-
почтение разные композиторы [Подробнее см.: 
[1]. 

Кейдж и Кухта в силу общих художествен-
но-эстетических принципов, сложившихся 
под влиянием философии даосизма, тяготеют 
к одной и той же модели пьесы тишины, но 
делают это совершенно по-разному. Поэтому 
специфика сравнительного анализа состоит в 
возможности типологии ментальных моделей, 
ответственных не только за смысло- и формо-
образование в музыке, но и стилеобразование 
в творческой системе того или иного автора. 
Именно так происходит с пьесами «4’33”» и 
«Ушу», образно-смысловые концепции, формы 
и стиль которых обусловлены важнейшими фи-
лософскими категориями даосизма.

Лянь Ицэнь. Даосизм в музыке Запада: анализ пьес «4’33”» Дж. Кейджа
и «Ушу» В. Кухта в контексте сравнительного музыкознания

113



Список литературы

References

1.	 Амрахова А. А. Опыт классификации индивиду-
альных проектов в современной композиции // 
Журнал Общества теории музыки. 2022. № 3 (39). 
С. 14–25.

	 Amrakhova A. A. Opyt klassifikatsii individual’nykh 
proyektov v sovremennoy kompozitsii [Experience 
of classification of individual projects in modern 
composition]. Zhurnal Obshchestva teorii muzyki. 
2022, no. 3 (39), pp. 14–25. (In Russ.)

2.	 Ван Ин. Претворение национальных традиций в 
фортепианной музыке китайских композиторов 
XX–XXI веков: Автореф. дис. ... канд. искусство-
ведения. СПб.: РГПУ, 2009. 24 с.

	 Van In. Pretvoreniye natsional’nykh traditsiy v 
fortepiannoy muzyke kitayskikh kompozitorov 
XX–XXI vekov [The implementation of national 
traditions in piano music of Chinese composers of 
the 20th–21st centuries]: Abstract of PhD thesis. St. 
Petersburg, Rossiyskiy pedagogicheskiy universitet, 
2009, 24 р. (In Russ.)

3.	 Китайская философия: Энциклопедический сло-
варь. М.: Мысль, 1994. С. 73–75. 

	 Kitayskaya filosofiya: Entsiklopedicheskiy slovar’ 
[Chinese philosophy: Encyclopedic dictionary]. 
Moscow, Mysl’, 1994, pp. 73–75. (In Russ.)

4.	 Ли Юнь. Фортепианное творчество Ван Цзянь-
чжона в контексте национальных традиций и со-
временного музыкального мышления: Автореф. 
дис. ... канд. искусствоведения. Новосибирск: 
НГК, 2019. 22 с.

	 Li Yun’. Fortepiannoye tvorchestvo Van 
Tszyan’chzhona v kontekste natsional’nykh traditsiy 
i sovremennogo muzykal’nogo myshleniya [Piano 
works of wang jianzhong in the context of national 
traditions and modern musical thinking]:  Abstract 
of PhD thesis. Novosibirsk, Novosibirskaya 
konservatoriya, 2019, 22 р. (In Russ.)

5.	 Лу Цзе. Концептосферы китайской программной 
фортепианной музыки ХХ — начала ХХI вв.: 
Автореф. дис. ... канд. искусствоведения. Львов: 
ЛМНА, 2017. 21 с.

	 Lu Tsze. Kontseptosfery kitayskoy programmnoy 
fortepiannoy muzyki XX — nachala XXI vv. 
[Conceptual spheres of Chinese program piano music 
of the 20th — early 21st centuries]:  Abstract of PhD 
thesis. L’vov, L’vovskaya muzykal’naya akademiya, 
2017, 21 р. (In Ukrainian)

6.	 Лукьянов А. Е. Древнекитайская философия: Курс 
лекций. Часть II: Философия даосизма. М.: ИДВ 
РАН, 2015. 546 с.

	 Luk’yanov A. Ye. Drevnekitayskaya filosofiya: 
Kurs lektsiy. Chast’ II: Filosofiya daosizma 
[Ancient chinese philosophy: Lecture course. Part 
II: Philosophy of Taoism]. Moscow, Rossijskaja 
Akademiya nauk, 2015, 546 p. (In Russ.)

7.	 Маслов А. А. Даосские символы // Маслов А. А. 
Китай: колокольца в пыли. Странствия мага и ин-
теллектуала. М.: Алетейя, 2003. С. 70–82.

	 Maslov A. A. Daosskiye simvoly [Taoist symbols]. 
Maslov A. A. Kitay: kolokol’tsa v pyli. Stranstviya 
maga i intellektuala. Moscow, Aletheia, 2003, 
pp. 70–82. (In Russ.)

8.	 Масперо А. Даосизм. СПб.: Наука, 2007. 294 с.
	 Maspero A. Daosizm [Taoism]. St. Petersburg, Nauka, 

2007, 294 p. (In Russ.)
9.	 Переверзева М. В. Джон Кейдж: жизнь, творче-

ство, эстетика. 2-е изд. М.: Юрайт, 2019. 293 с.
	 Pereverzeva M. V. Dzhon Keydzh: zhizn’, tvorchestvo, 

estetika [John Cage: life, work, aesthetics]. 2nd ed. 
Moscow, Yurayt, 2019, 293 p. (In Russ.)

10.	 Торчинов Е. А. Даосизм: Пути обретения бессмер-
тия. СПб.: Азбука-классика, Петербургское Вос-
токоведение, 2007. 605 с.

	 Torchinov Ye. A. Daosizm: Puti obreteniya 
bessmertiya [Taoism: paths to achieving immortality]. 
St. Petersburg, Azbuka-klassika, Peterburgskoye 
Vostokovedeniye, 2007, 605 p. (In Russ.)

11.	 Холопов Ю. Н. Новые формы Новейшей музыки 
// Теоретическое музыкознание на рубеже веков: 
Сборник статей / Сост. и науч. ред. Е. Н. Дулова. 
Минск: БГАМ, 2002. С. 253–264.

	 Kholopov Yu. N. Novyye formy Noveyshey muzyki 
[New forms of modern music]. Teoreticheskoye 
muzykoznaniye na rubezhe vekov: Sbornik statey / 
Ed. Ye. N. Dulova. Minsk, Belorusskaya akademiya 
muzyki, 2002, рр. 253–264. (In Russ.)

Музыка. Искусство, наука, практика / № 4(52) 2025
Музыка и философия

114


